
Digeat N.5 - 19 Marzo 2025

L’uomo al centro del metaverso.
Riflessioni per un umanesimo digitale
Di Antonella D’Iorio

Rubrica: Futura. Fede, valori, Etica Digitale

Abstract

Secoli di storia hanno celebrato l’uomo al centro dell’universo, esploratore del sapere e artefice del
proprio destino. Hanno esaltato la sua libertà, lo hanno elogiato come creatore, capace di trasformare
il mondo con ingegno e creatività. Oggi, invece, l’uomo è immerso in un universo digitale governato da
algoritmi e dati.  E se prima la centralità umana si basava sul pensiero critico adesso rischia di
diventare passiva, influenzata dalle logiche della rete che condizionano o addirittura plasmano le sue
scelte. L’uomo, da protagonista del pensiero, si avvia forse a diventare spettatore di un universo
costruito da altri? Il pericolo è quello di rimanere ospite di una prigione dorata, ma la differenza è
sempre e solo nella consapevolezza. La sfida è restare protagonisti, guidando l’innovazione con etica
e cognizione, senza perdere l’eredità dell’Umanesimo. In questo numero proveremo a scrutare e
misurare mondo fisico e mondo virtuale in un interessante esperimento condotto con l’aiuto di un
ospite d’eccezione, che di professione studia e indaga le forze dell’universo per dare risposta alle
grandi domande sulle origini e sul destino del cosmo, qui di seguito in una riflessione volta ad
arricchire le reciproche conoscenze.

Indice

Dal Primo Umanesimo alla Società Liquida
La creazione di realtà e identità multiple tra spazio fisico e spazio digitale
Conclusioni e prospettive per un Nuovo Umanesimo Digitale

Dal Primo Umanesimo alla Società Liquida

La capacità di svincolare la mente da sovrastrutture rigide ha reso l’uomo un pensatore libero
determinando una delle più straordinarie rivoluzioni della storia del pensiero occidentale che nasce
con l’Umanesimo, un vero e proprio movimento culturale diffusosi in Italia tra il XIV e XV secolo, che
decreta l’avvio di un’epoca di straordinaria creatività e progresso.

L’uomo umanista non è solo colui che contempla la bellezza o la conoscenza, ma è
un essere attivo e consapevole, capace di controllare il mondo con il sapere e
l’ingegno affermando la propria dignità di essere libero.

Mettendo al centro l’intelligenza, la creatività e il merito dell’esperienza umana, l’uomo non appare
vincolato da una natura fissa: può elevarsi fino al divino o degradarsi fino alla bestialità, la sua è una
libertà sconfinata che implica e segna una sua indubbia responsabilità che ne determina una più
cosciente relazione con il suo stesso Creatore. Un apprezzamento della dignità umana non



confliggente con la dimensione interiore e spirituale e che, difatti, non indebolisce i valori cristiani della
precedente visione teocentrica ma, piuttosto, invita l’uomo ad appropriarsi di strumenti più
adeguati di conoscenza per approfondire lo studio della stessa Sacra Scrittura e, prima ancora, per
interrogarsi sulla autenticità dei testi ispirati al fine di esaltarne e difenderne il pregio[1]. Anche nel
campo del diritto, in questo periodo storico, si rivede e si pone in discussione il sistema di studio di
impostazione classica a favore di un approccio laico, più razionale e coerente che getta i semi per la
nascita delle moderne scienze giuridiche basato sull’analisi delle fonti e sul metodo critico.

Un periodo segnato da innovazioni in molteplici campi. Una rinascita globale da esprimersi in tutte le
forme della conoscenza, che ha per modello di riferimento l’essere intellettuale capace di spaziare
dalla filosofia alla matematica, dalla pittura alla meccanica, dalla poesia alla medicina.

Il sapere umanistico e quello scientifico iniziano così un dialogo fecondo e virtuoso, proprio in
questa visione integrata del sapere, che proietta verso le grandi conquiste del Rinascimento e
dell’età moderna.

Ma nei secoli successivi, in Italia più che in altri Paesi, ha preso piede fino a prevalere una cultura
della separazione delle conoscenze con l’idea che la commistione potesse nuocere sia agli umanisti
sia agli scienziati favorendo una distinzione netta tra i due approcci fino a vederli nel XIX secolo
assolutamente distanti se non addirittura in conflitto. Oggi, però, il quadro è radicalmente cambiato.

L’essere umano rischia addirittura di non apparire più come il protagonista della storia,
perché i nuovi paradigmi tecnologici lo stanno trasformando da soggetto pensante e
attivo a semplice ingranaggio di un sistema automatizzato. Decisioni fondamentali
vengono sempre più delegate agli algoritmi, ai big data e all’intelligenza artificiale.
L’autodeterminazione, che era il pilastro dell’Umanesimo, è messa a dura prova da
meccanismi che profilano, indirizzano e predicono i nostri comportamenti con una
precisione quasi inquietante.

Questo passaggio segna un punto critico nel nostro presente: l’umanità deve scegliere se essere
ancora il motore dello sviluppo o se consegnarsi ciecamente alla logica del calcolo. La scienza e la
tecnologia non sono nemiche dell’animo umano, ma strumenti che devono essere guidati da
principi etici e umanistici.
E qui si impone una riflessione fondamentale: cosa significa essere “umani” nell’era
dell’intelligenza artificiale?

 

La creazione di realtà e identità multiple tra spazio fisico e spazio digitale

Per rispondere servirebbe una provocazione genuina che riporti la mente ai primi uomini che
guardavano le stelle con meraviglia per cercare risposte non solo nel cielo ma anche in quello che
è dentro di noi. La volta celeste da sempre rappresenta l’orizzonte fisico dove l’occhio si perde, ma
anche il viaggio interiore che ha incuriosito e unito scienziati e filosofi, poeti e mistici.

E così, ogni scoperta scientifica, dall’espansione dell’universo alla teoria della
relatività, ha avuto un doppio effetto: da un lato, ha ampliato la nostra conoscenza del
cosmo; dall’altro, ha ridefinito la nostra identità, invitandoci a ripensare al nostro
rapporto con l’infinito e con noi stessi.

Oggi, mentre la tecnologia ci permette di esplorare lo spazio più lontano e di scrutare galassie a
miliardi di anni luce, nell’accezione digitale l’uomo moderno va alla scoperta di altri mondi
navigando nel metaverso o metaversi dove non è scontato pensarsi e ritrovarsi nella sua dignità e



integrità.
Per un’indagine da condurre con vera libertà e profondità di pensiero, ma anche da testare con
metodo, è stato coinvolto in questa disamina Massimo Dall’Ora, professore associato e primo
ricercatore presso l’Ist. Naz. di Astrofisica dell’Osservatorio di Capodimonte (Napoli) che, per
fare memoria e buon governo proprio di quella fusione di conoscenze che era dell’umanista di un
tempo, si è prestato per andare alla ricerca di risposte dall’approccio integrale come nello scambio che
segue:

Quali similitudini e differenze si possono osservare tra un universo fisico e il
metaverso digitale? Possiamo ritenerli ambedue a misura d’uomo?

M: Sia Universo fisico sia metaverso digitale sono sistemi complessi, cioè delle macrostrutture.
L’interazione umana con questi sistemi può avvenire quindi solo attraverso la decodifica dell’insieme
di informazione ottenibile da essi, da cui poi si estraggono le informazioni utili per la propria ricerca.
Ciò avviene attraverso una indagine di tipo euristico: io ho una ipotesi da indagare, e verifico se i
dati estratti dimostrano la mia ipotesi. È chiaro quindi che l’interpretazione umana è centrale in questo
processo. Da questo punto di vista, possiamo dire che l’approccio cognitivo è senz’altro a misura
d’uomo. La differenza sostanziale, invece, è che l’Universo è una struttura completamente
indipendente dall’esistenza stessa degli esseri umani, sul quale noi non abbiamo nessun controllo
(certo, possiamo alterare/rovinare un intero ecosistema, ma questa è una storia diversa). In altre
parole, il macrosistema Universo contiene “informazione” decisa dall’Universo stesso, non dall’essere
umano.
Il metaverso digitale è invece costituito da informazione prodotta dall’essere umano, è una nostra
creazione.

 

Il metodo sperimentale può aiutarci a spiegare il metaverso come fenomeno?

M: Per quanto detto precedentemente, il metaverso digitale viene “interrogato”, piuttosto che
“spiegato”. E ciò avviene in maniera del tutto sperimentale.

 

Quali relazioni è possibile tracciare con la dimensione del tempo e della
memoria?

M: Questa è una domanda complessissima, con implicazioni filosofiche e metafisiche. Secondo
alcune interpretazioni della meccanica quantistica, il tempo è una costruzione della nostra stessa
mente, strutturata per ordinare gli eventi secondo una successione “prima-dopo”. In realtà, un
Universo quantistico è costituito da tanti stati contemporaneamente esistenti, e ciò che noi chiamiamo
“realtà” è il frutto della nostra scelta di un percorso, piuttosto che di un altro. Il percorso che non è
stato scelto continua ad esistere, anche se noi non lo stiamo vivendo. Io ora posso decidere di
bere un bicchier d’acqua, e quella è la mia realtà. Ma esiste un Universo “parallelo”, in cui una “copia”
di me non ha bevuto quel bicchiere d’acqua, originando una realtà parallela non più accessibile a
“questo” me. Si tratta di interpretazioni estreme ma, se c’è una cosa che abbiamo imparato dallo
studio della Natura, è che questa si comporta indipendentemente da ciò che a noi appare plausibile o
no. Ne è prova, oltre alla meccanica quantistica, la relatività, formulata da Einstein. In questa, il tempo
non è più un qualcosa uguale per tutti, ma è qualcosa di “incollato” all’osservatore, e dipende
dal suo stato di moto rispetto ad altri osservatori, e dal campo di gravità in cui si muove. Teoria
astratta? Non credo: il GPS dei nostri smartphone funziona perché in esso applichiamo i principi della
Relatività Generale, e senza quelle equazioni non troveremmo mai quella pizzeria con il nostro
navigatore. “In Natura, i fatti vanno per i fatti loro”, la prima lezione del mio professore di Fisica

https://webdev.digeat.it/relatore-cpt/massimo-dallora/


Generale, all’Università.

 

E, dopo questo prezioso contributo di arricchimento, il pensiero corre alle parole del Santo Padre
Francesco e alla sua recente Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza umana in
una sorta di viaggio tra passato e futuro, tra il valore della tradizione e la necessità del progresso
proprio a trovare quel delicatissimo equilibrio tra “le cose antiche e le cose nuove”:

Oggi, la vasta estensione della conoscenza è accessibile in modi che avrebbero riempito di meraviglia
le generazioni passate; per impedire, tuttavia, che i progressi della scienza rimangano umanamente e
spiritualmente sterili, si deve andare oltre la mera accumulazione di dati e adoperarsi per raggiungere
una vera sapienza. Questa sapienza è il dono di cui l’umanità ha più bisogno per affrontare le
profonde questioni e le sfide etiche poste dall’IA: «Solo dotandoci di uno sguardo spirituale, solo
recuperando una sapienza del cuore, possiamo leggere e interpretare la novità del nostro tempo».
Questa «sapienza del cuore» è «quella virtù che ci permette di tessere insieme il tutto e le parti, le
decisioni e le loro conseguenze». L’umanità non può «pretendere questa sapienza dalle macchine»,
in quanto essa «si lascia trovare da chi la cerca e si lascia vedere da chi la ama; previene chi la
desidera e va in cerca di chi ne è degno»[2]

 

Conclusioni e prospettive per un Nuovo Umanesimo Digitale

L’universo, in cui esistiamo fisicamente limitati nel tempo e nello spazio, è governato da leggi naturali
come quelle della fisica quantistica e le nostre esperienze in esso sono direttamente legate alla nostra
identità biologica e sociale.

Il metaverso può essere visto come un’analogia tecnologica di un sistema quantistico
con implicazioni per la gestione di dati e identità dove ciascuno può vivere esperienze
multiple contemporaneamente fino a influenzare la percezione sociale o professionale
nel mondo fisico. I dati raccolti dalle piattaforme che governano il metaverso possono
decretare quale “identità” di un soggetto debba prevalere sulle altre.

Nell’universo fisico, la memoria è biologica e fallibile: la sua impronta è legata alla percezione
soggettiva e la sua conservazione ad abilità personali di ciascuno e così diventa possibile dimenticare
eventi o reinterpretarli nel tempo lasciando spazio a una forma naturale di oblio. Nel metaverso, la
memoria è solo digitale e teoricamente infinita. Significa che ogni interazione, movimento o scelta
può essere registrato, archiviato e analizzato per un tempo infinito. Questo crea una tensione con il
diritto all’oblio che nell’universo fisico è del tutto naturale, ma nel metaverso richiede sforzi tecnici e
normativi. È perciò urgente governare questi mondi non solo con regole tecniche e giuridiche ma con
regole etiche per armonizzare le leggi tra universi fisici e digitali.

Risuona forte in questo tempo il monito di Papa Francesco a rinnovare la presenza dell’essere
umano nel mondo alla luce della tradizione umanistica:

“Oggi, è in atto una rivoluzione – sì, una rivoluzione – che sta toccando i nodi essenziali dell’esistenza
umana e richiede uno sforzo creativo di pensiero e di azione. Ambedue. Stanno mutando
strutturalmente le modalità di intendere il generare, il nascere e il morire. È messa in discussione la
specificità dell’essere umano nell’insieme del creato, la sua unicità nei confronti degli altri animali, e
persino la sua relazione con le macchine. Ma non possiamo limitarci sempre e solo alla negazione e
alla critica. (…) Oggi si pone in modo decisivo la domanda sullo stesso essere umano e la sua
identità. Cosa significa oggi essere uomo e donna come persone complementari e chiamate alla
relazione? (…) E poi ancora, qual è la condizione specifica dell’essere umano, che lo rende unico e



irripetibile nei confronti delle macchine e anche delle altre specie animali? Qual è la sua vocazione
trascendente? Da dove deriva la sua chiamata a costruire rapporti sociali con gli altri? (…)
L’umanesimo di matrice biblica, in dialogo fecondo con i valori del pensiero classico greco e latino, ha
dato vita a una visione alta riguardo all’essere umano, alla sua origine e al suo destino ultimo, al suo
modo di vivere su questa terra. Questa fusione tra la sapienza antica e quella biblica rimane un
paradigma ancora fecondo. Tuttavia, l’umanesimo biblico e classico oggi deve aprirsi sapientemente
per accogliere, in una nuova sintesi creativa, anche i contributi della tradizione umanistica
contemporanea e di quella di altre culture. Penso, ad esempio, alla visione olistica delle culture
asiatiche, per una ricerca dell’armonia interiore e con il creato. Oppure alla solidarietà propria delle
culture africane, per superare l’eccessivo individualismo tipico della cultura occidentale. Importante è
anche l’antropologia dei popoli latinoamericani, con il senso vivo della famiglia e della festa. Come
pure le culture dei popoli indigeni in tutto il pianeta. Vi sono, in queste diverse culture, forme di un
umanesimo che, integrato in quello europeo ereditato dalla civiltà greco-romana e trasformato dalla
visione cristiana, diventa oggi il miglior strumento per far fronte alle inquietanti domande sul futuro
dell’umanità. Infatti, «se l’essere umano non riscopre il suo vero posto, non comprende in maniera
adeguata sé stesso e finisce per contraddire la propria realtà» (Enc. Laudato si’, 115).” [3]

 

NOTE

[1] Una delle novità culturali dell’Umanesimo è la nascita della Filologia che segna l’abbandono di una
visione di fiducia fideistica e acritica e decreta un atteggiamento volto all’indagine e alla verifica;  la
cultura del passato viene messa in discussione senza timore reverenziale ma con un’abile capacità
critica.

[2] ANTIQUA ET NOVA. Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza umana.
DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE DICASTERO PER LA CULTURA E L’EDUCAZIONE:
Papa Francesco invita alla “vera sapienza” con la necessità di riaffermare la dignità intrinseca di ogni
essere umano, attingendo ai fondamenti della dottrina cattolica e ai nuovi orizzonti di riflessione che
emergono dalle sfide moderne, tra cui la tecnologia e i diritti umani. Sottolinea la  volontà della Chiesa
di restare fedele alla sua missione millenaria ma anche di confrontarsi con il mondo contemporaneo
con spirito di apertura e discernimento.

[3] Sala Stampa della Santa Sede. Bollettino del 23.11.2021. Videomessaggio del Santo Padre in
occasione dell’Assemblea Plenaria del Pontificio Consiglio per la Cultura.


